
Espejismos raciales
	 n el marco de la celebración del “Año internacional de los Afro-
	 descendientes”, se realizó del 21 al 23 de octubre, en la población 	
	 de Charco Redondo, Tututepec, Oaxaca, un evento cuyo objetivo 
fue: “Dar visibilidad a las poblaciones negras de la Costa Chica y fortalecer 
los procesos organizativos locales y regionales” del estado de Oaxaca. En  
dicho evento se discutió de manera puntual la pregunta: cómo quieren 
auto-nombrarse los pueblos que políticamente serán definidos en las leyes 
Oaxaqueñas como Afrodescendientes o afromestizos.
Fue notable, que en el contexto de las discusiones del evento, se utilizara 
en distintas intervenciones la idea de raza, esgrimida en la mayoría de los 
casos para trazar diferencias morfológicas entre los diversos grupos hu-
manos. Puede ser importante o incluso válido el uso del término raza en 
algunas discusiones antropológicas, o como fue utilizado en este contexto 
para reivindicar un origen olvidado y defender una identidad, pero en la 
mayoría de los casos, el término se utiliza bajo una conceptualización 
biológica superficial, incluso, términos como afromestizo,  afrodescen-
diente o afromexicano utilizados para hacer reivindicaciones históricas, 
quedan de manera inevitable ligados a un conjunto de individuos con de-
terminadas característica biológico-culturales. Es entendible que en este 
contexto particular y por la necesidad de participar como beneficiarios en 
los Programas de Desarrollo del Estado, las comunidades de la costa chica 
de Oaxaca, hayan sido orilladas a discutir y a determinar cómo quieren 
auto-nombrarse. 
Políticamente, y como se prevé quedará en la Constitución Política del 
Estado Libre y Soberano de Oaxaca, y que será de las más innovadoras en 
este sentido, no se consideró correcto utilizar el término “negro” porque 
se asumió que podría ser tomado como una práctica racista, y se determi-
nó incluir en el marco de los derechos de los pueblos a este grupo de ha-
bitantes como afrodescendiente y afromestizo, términos que se aceptaron 
por consenso en la reunión mencionada, por un lado, para poder acceder 
a los beneficios que la ley otorga, y por otro lado, para estar en concor-
dancia con los movimientos internacionales que reivindican la historia de 
los descendientes de aquellos humanos que fueron brutalmente esclaviza-
dos por otros seres humanos durante los siglo XVII al XIX.
El sentir de las comunidades, que no se reflejará en la postura oficial, ni 
en los datos de la encuesta sobre la población negra en la Costa Chica 
oaxaqueña, realizada por el Programa Universitario México Nación Mul-
ticultural (PUMC) de la UNAM del que uno de sus objetivos es mostrar la 
existencia de los pueblos negros en México, fue que querían auto-deno-
minarse negros, “pueblo negro” o en su caso “morenos”, dos palabras que 
en la región de la costa oaxaqueña, no tienen la profunda connotación 
racista, como lo ha tenido en otros contextos geográficos e históricos. Ser 
negro, en este espacio particular de la costa oaxaqueña (no es el caso fue-
ra de ella) no causa ningún conflicto emocional o existencial, el problema 
es que como negro hay limitaciones legales porque no se pueden obte-
ner beneficios de los programas gubernamentales porque estos programas 
han sido diseñados para pueblos autóctonos, originarios o indígenas, de 
tal manera y como una respuesta práctica de las comunidades negras se 
promovió aceptar la auto-denominación afrodescendiente  y afromexica-
no.
Al final resulta que todos venimos de África
A continuación quiero hacer una breve reflexión sobre dichos términos y 
señalar que en su uso aún persiste una herencia invisible de las posturas 
que han defendido la existencia de distintas razas humanas. Si queremos 
construir una sociedad justa e igualitaria tenemos que romper los espe-
jismos raciales que se utilizan para dividirnos y subdividirnos de manera 
arbitraria, estoy de acuerdo, como lo señalé líneas atrás, en que cada ser 
humano o cada grupo tiene derecho a auto-denominarse como quiera de 
acuerdo sus intereses, pero en los documentos, oficiales, políticos y aca-
démicos no se debería promover el beneficio de una ley en función de la 
división o subdivisión de grupos humanos.
Coincido en que se debe reivindicar el derecho de cada pueblo a tener 
una historia, un origen y una identidad, y en ese sentido promover el uso 
de los términos afrodescendiente o afromexicano, podría resultar adecua-
do, sin embargo si extendemos las razones históricas y adicionamos las 
razones evolutivas de nuestra especie tendríamos que aceptar que todos 

E
Ricardo Noguera Solano

Historia y Filosofía de la Biología, Departamento de Biología Evolutiva, Facultad 
de Ciencias, UNAM. 

Correo: rns@ciencias.unam.mx

Afrodescendientes o negros

los habitantes de este planeta somos 
afrodescendientes, no lo digo como 
un eslogan político, sino como un he-
cho evolutivo.
La especie humana (Homo sapiens) 
surgió como especie en África y de 
allí emigró gradualmente hacia las di-
ferentes partes del planeta, los dife-
rentes grupos que se dispersaron a lo 
largo y ancho de la tierra eran de la 
misma especie y tenían las caracterís-
ticas específicas que nos determinan 
como especie biológica: caracterís-
ticas anatómicas, fisiológicas, cogni-
tivas y emocionales. Esto significa, 
entre otras cosas que la historia evo-
lutiva de cada uno de los individuos 
que pertenecen a nuestra especie co-
menzó en África, y que todos tene-
mos un ancestro común, el cual era 
de la especie Homo sapiens. Sabemos 
por el registro fósil que hace unos 
200,000 años nuestra especie tenía 
los mismos caracteres específicos y 
que desde hace unos 50,000 años se 
extendió a una gran variedad de espa-
cios terrestres en migraciones sucesi-
vas. Esto significa que en un tiempo 
relativamente corto se extendió de 
África a todas las zonas habitables del 
planeta.
La evidencia científica indica que 
nuestra especie no ha tenido modifi-
caciones biológicas significativas en 
los últimos 100,000 años. Lo que sí ha 
cambiado de manera profunda y radi-
cal con respecto a las otras especies 
de primates es la cultura, un rasgo que 
nos distingue de otras especies y que 
nos ha permitido entre muchas cosas, 
transformar nuestros estilos de vida, y 
nos ha permitido construir creencias 
y conocimientos sobre el mundo, en-
tre ellos, el conocimiento de nuestro 

origen y nuestra naturaleza bio-
lógica, debemos reconocer que 
no siempre el conocimiento que 
se construye resulta el más ade-
cuado para la convivencia hu-
mana, como ha sucedido con la 
creencia en la existencia de dis-
tintas razas humanas. 
Raza: espejos y espejismos 
El conocimiento de la biología ha 
fragmentado el espejismo de la 
subdivisión de la humanidad en 
distintas razas, y en la creencia 
de que las razas se diferenciaron 
tanto que algunos autores del si-
glo XVII y XIX llegaron a consi-
derar que aquellos grupos huma-
nos que llamaban razas eran en 
el fondo distintas subespecies o 
en casos mucho más extremos, 
distintas especies. 
No hay espacio en este escrito 
para abordar como ha sido la his-
toria del concepto de raza en el 
contexto de  nuestra época mo-
derna, pero es importante seña-
lar que durante los siglos XVIII y 
XIX se publicaron diversos traba-
jos, entre los que destacan: Las 
variedades naturales de la huma-
nidad (1775) de Johann F. Blu-
menbach; La historia natural del 
hombre (1843) de J. C. Prichard; 
Las Razas del Hombre y su dis-
tribución geográfica (1848) de 
Charles Pickering, y el Ensayo 
sobre la desigualdad de las razas 
humanas (1853–1855) de Arthur 
Gobineau’s. Obras que fueron, 
una más que otras, las bases de 
distintas interpretaciones racis-
tas que definieron y modularon 
tanto discursos como las peores 
prácticas de la humanidad, algu-



Las ideas racistas y la búsqueda de la 
identidad nacional mexicana

	 as guerras liberales que
 	 se desataron en Europa 
	 en la primera mitad del 
siglo XIX tuvieron una fuerte 
influencia en las colonias lati-
noamericanas. En México las 
primeras aproximaciones a los 
estudios antropológicos comen-
zaron en la década 1880, cuando 
médicos y naturalistas realizaron 
mediciones antropométricas y 
craneométricas, con el fin de 
obtener el grado de evolución 
de las poblaciones indígenas.
Después de la Guerra de Inde-
pendencia, las élites políticas e 
intelectuales propusieron que el 

L

496 domingo 4 de diciembre de 2011

Alfredo Bueno Hernández*, Fabiola 
Juárez Barrera* y Carlos Pérez Mal-
váez*
*Museo de Zoología, Facultad de Es-
tudios Superiores Zaragoza, UNAM. 
Correo electrónico: abueno@servidor.
unam.mx.

nas todavía vigentes, como son: la esclavitud, la limpieza racial y la se-
gregación racial, entre las más graves. Sin olvidar, desde luego, que hay 
prácticas cotidianas de discriminación que se viven en la actualidad en 
muchos países y en regiones del país; o bien, como el no tener ciertos 
derechos en los marcos constitucionales de algunos estados o naciones, 
Es así que la necesidad de construir el concepto de afrodescendiente me 
parece una muestra  de que la creencia generalizada sobre la existencia 
natural de las razas, argumentada “científicamente” en el pasado, sigue 
presente como una herencia invisible y silenciosa en los discursos y en las 
prácticas de nuestra actualidad.
La subdivisión de la humanidad en razas humanas ha sido un espejismo, 
que se ha construido a partir de la valoración de rasgos fenotípicos que 
vistos desde la óptica de la biología moderna carecen de sustento científi-
co. Por el ejemplo, el color de la piel, que está relacionado con la cantidad 
de melanina que produce un individuo fue y ha sido utilizado en algunos 
espacios culturales para subdividir a la humanidad en, al menos, cinco ra-
zas relacionadas e identificadas con el color de la piel; olvidándose en este 
hecho que la producción de melanina, ni ningún otro rasgo, determinan 
la naturaleza de un ser humano; sólo es un rasgo fenotípico, uno de los 
tantos y diversos caracteres morfológicos y fisiológicos que resultan de la 
interacción entre la funcionalidad de los genes y el ambiente. 
En los primeros momentos de la evolución de nuestra especie, con sólo 
algunos artefactos tecnológicos básicos tuvieron que enfrentarse a dis-
tintas condiciones de vida, fue así que las oportunidades diferenciales de 
supervivencia y reproducción estuvieron determinadas en gran medida 
por las variabilidades genéticas que interactuaron bajo distintas presiones 
adaptativas. Sabemos que entre en el grupo de los primates, solo el ser 
humano tiene una piel carente de pelo, y se presenta en distintas tonali-
dades de color, que van del blanco al negro en diferentes matices. Es un 
hecho científico que la distribución geográfica de las tonalidades de la piel 
no se debe al azar. Las poblaciones ancestrales de tonalidades oscura se 
encontraban cerca  del ecuador y las de tonalidades más clara cerca de 
los polos, durante mucho tiempo se sostuvo que la piel oscura con mayor 
cantidad de melanina protegía de los candentes rayos del sol y era una 
protección natural contra el cáncer, sin embargo, estudios recientes mues-
tran que los patrones de distribución del color de la piel fue resultado de 
un proceso histórico y evolutivo que redujo los efectos destructivos que la 
radiación ultravioleta tiene sobre el ácido fólico, un nutriente fundamental 
en los procesos reproductivos y su presencia previene defectos genéticos. 
Las tonalidades de la piel solo es uno de los ejemplos de los miles de ras-
gos fenotípicos que tienen su propia historia evolutiva, pero ninguna de 
esa historias particulares que dan cuenta de la variabilidad humana son 
suficientes para intentar construir razas humanas. Resultaría  casi un ab-
surdo intentar clasificar a los seres humanos con base en la funcionalidad 
diferencial de sus genes (de los cuales se sabe que existen alrededor de 30 
000 genes entre funcionales y estructurales) y de sus interacciones con el 
ambiente, intentar dicha tarea  nos conduciría a construir una clasificación 
con una cantidad de razas humanas por lo menos en igual número al de 
las características fenotípicas.
Darwin ya demostró en su libro de 1871 “El origen del hombre” (ver Tla-
cuache 477, Julio 24, 2011) que tenemos un origen común y que , somos 
una sola especie, y la razón no es precisamente, como se ha sostenido 
muchas veces, porque sea posible el flujo genético entre las distinta po-
blaciones humanas, es decir la capacidad de reproducción y fertilidad 
entre cualquier individuo de la especie humana, sino porque el tiempo 

de aislamiento fue relativamente corto en términos evolutivos y no hubo 
tiempo suficiente para que pudieran formarse suficientes diferencias ge-
néticas que dieran validez biológica a la categoría taxonómica de raza; 
por tanto, las diferencias entre un individuo y otro son apenas diferencias 
superficiales. 
Como individuos de la misma especie compartimos el 99.9 % del ADN, 
Tenemos las mismas características específicas que nos definen como es-
pecie, y hay evidencia suficiente para reconocer que existe mayor variabi-
lidad entre los individuos de un mismo grupo que entre los llamados gru-
pos raciales. Esto significa que al interior de cualquier población humana 
las diferencias tanto genotípicas (debido a la variación genética) como las 
diferencias fenotípicas (que resultan de la interacción entre los genes y el 
ambiente) es mayor entre individuos de la misma población que la varia-
ción que se pueda encontrar entre distintas poblaciones de individuos que 
tradicionalmente se han identifican como razas humanas.  
¿Derechos por pertenecer a una raza?
Desde hace más de medio siglo se ha reconocido, incluso por la UNESCO, 
que  “las razas son más un mito social que un fenómeno biológico”, y no 
se diga de los viejos sustentos científicos para sostener la idea de la su-
perioridad racial de una de las razas. En términos biológicos y evolutivos 
no hay duda de que somos la misma especie, tenemos un origen común 
y compartimos las mismas características anatómicas, fisiológicas, cogni-
tivas y emotivas, que nos definen como especie, debemos tener claro que 
hay diferencias individuales, y que cada individuo es distinto uno de otro, 
comprender la paradoja entre la similitudes y las diferencias humanas nos 
puede ayudar a comprender la diversidad y a entender que no es por la 
exaltación o valoración de las diferencias humanas que deban ganarse, 
limitarse o perderse derechos o libertades y eso implica que mientras se 
siga insistiendo en la formulación de términos para agrupar individuos 
con ciertas particularidades estaremos sesgando la libertad y el beneficio 
de los derechos que cada ser humano tiene, simplemente por ser un ser 
humano, somos una misma especie, formamos grupos, comunidades y 
pueblos, y las leyes deberían establecerse en función de las garantías in-
dividuales de cada ciudadanos y no en función de si se pertenece o no a 
cierto grupo humano, parece no haber quedado muy clara la propuesta 
que la UNESCO hizo en 1978 en su documento: Declaración sobre la 
Raza y los Prejuicios Raciales: “Todos los seres humanos pertenecen a 
la misma especie y tienen el mismo origen. Nacen iguales en dignidad y 
derechos y todos forman parte integrante de la humanidad”. Un principio 
que parece contradictorio cuando se impulsa y se promueve la necesidad 
de volver a dividir y a subdividir a los “grupos humanos” para otorgarles 
derechos que deberían ser concedidos simplemente por pertenecer a los 
seres humanos. 
Para leer más: 
Conferencia Mundial contra el Racismo, la Discriminación Racial,  la 
Xenofobia y las Formas Conexas de Intolerancia.  www.un.org/spanish/
CMCR/durban_sp.pdf
Jablonski, Nina G. & Chaplin, George. 2002, Skin Deep, Scientific Ame-
rican, 287(4):74-82.
Keita, S. O. Y. et al. 2004. Conceptualizing human variation, Nature Ge-
netics, 36, S17-S20.
UNESCO, Declaración sobre la Raza y los Prejuicios Raciales, 27 
de noviembre de 1978: http://portal.unesco.org/es/ev.phpURL_
ID=13161&URL_DO=DO_TOPIC&URL_SECTION=201.html

mundo indígena debía transformarse para poder integrarse al nuevo proyecto 
de Estado y de Nación. En el siglo XIX cuando el racismo nació como una 
ideología, los intelectuales mexicanos comenzaron a dedicarse al estudio cui-
dadoso de las diferencias raciales influidos por las teorías raciales extranjeras. 
Las teorías de la monogenia y la poligenia, la teoría Lamarckista, la teoría 
Darwinista y la teoría sobre la degeneración racial, se discutieron en los círcu-
los intelectuales mexicanos. Sin embargo, estas ideas sufrieron modificaciones 
en el ‘clima’ intelectual mexicano. Previsiblemente, en las naciones latinoame-
ricanas, predominantemente mestizas, el mestizaje y el entrecruzamiento racial 
fueron concebidos como el camino hacia la constitución de una nacionalidad 
firme y sólida. 

Las primeras ideas racistas en México 
Uno de los pensadores mexicanos que abordó el tema de la raza indígena fue 
José Ma. Luis Mora (1794-1850). Mora hizo aportaciones a la naciente antro-
pología mexicana. Dividió a la población del país en tres clases: españoles, 
indios y castas. Los españoles, a pesar de que solo constituían un décimo de 
la población mexicana, acaparaban todas las riquezas y propiedades. Las otras 
dos clases, que constituían los nueve décimos restantes, se ocupaban princi-
palmente en servicios domésticos.
Para Mora, es indudable que los indios y las castas se hallan en el mayor aba-

timiento y degradación. La igno-
rancia y la miseria de los indios 
los coloca a una distancia infinita 
de un español. De esta manera, 
parece reconocer como causa de 
la inferioridad del indio tanto su 
propia condición racial como su 
falta de educación. Sin embargo, 
a pesar de su poca estimación 
por la raza indígena y de manera 
un tanto contradictoria, sostuvo 
la tesis de que se le podía mejo-
rar por medio de la educación. 
Ignacio Ramírez (1818-1879) 
mejor conocido como El Nigro-
mante también se enfocó en el 
tema de las razas indígenas mexi-
canas. Al igual que Mora sostuvo 
que la educación era un factor 
fundamental para solucionar los 
problemas de la población indí-



496domingo 4 de diciembre de 2011

gena mexicana. 
En el análisis que hace del México de sus días, Ramírez sostiene la idea 
de que el proceso de fusión racial iniciado por la colonización aún no se 
había completado; y, lo que quizá sea más significativo, es que señala que 
sólo a través de un honesto reconocimiento de los caracteres distintivos 
de los diferentes elementos nacionales, podría alcanzarse eventualmente 
la homogeneidad nacional. Repetidamente enfatizó que el primer paso 
de la salvación de los indios era el reconocimiento de sus lenguas, de 
sus modos de pensar, en una palabra, de su idiosincrasia: “Los indios no 
llegarán a una verdadera civilización, sino cultivándoles la inteligencia 
por medio del instrumento natural del idioma en que piensan y viven”. 
Rechazando de entrada el pretendido remedio rápido pero engañoso de 
la inmigración y la europeización.
Otro conservador que además apoyó la idea de la intervención extranjera 
fue Francisco Pimentel (1832-1893). En su trabajo Memorias sobre las 
causas que han originado la situación actual de la raza indígena de México 
y medios de remediarla (1864), pudo  comprobar por medio de la medi-
ción del ángulo facial que el indio mexicano tenía la misma capacidad 
craneal y por tanto intelectual que las razas europeas (Fig 1). Sin embargo, 
el indio mexicano tenía grandes problemas psicológicos y morales que lo 
mantenían en el atraso. 

Pimentel trató de despertar el sentido nacionalista de los indios, el cual 
habían perdido durante tantos años de sometimiento. Sin embargo, ex-
presa que las condiciones en que se encuentran los indígenas mexicanos 
son un impedimento para su integración a una nación moderna: “mientras 
los indios estén embrutecidos y degradados, mientras no tengan necesida-
des físicas y morales, ideas de patria, honor y deber” no podrán contarse 
como parte de la nación mexicana. Pimentel planteó una serie de solucio-
nes para elevar el sentido nacionalista y mejorar a la raza indígena,  entre 
ellas, la inmigración europea. 

El Porfiriato
Durante este periodo, el grupo denominado los “científicos” adquirió gran 
poder e influencia. Este grupo, de naturaleza diversa y heterogénea, par-
ticipó activamente en la formación y permanencia del régimen Porfirista. 
Sin embargo, al adoptar el positivismo de Augusto Comte (1798-1857) los 
científicos se comprometieron con dos ideas fundamentales respecto a las 
razas: 1) las diferencias raciales no estaban relacionadas con cualidades 
intelectuales ni morales y 2) el grado de logros sociales entre las razas 
tenía como causa las condiciones sociales y no la herencia ni las condicio-
nes físicas del entorno. Así, los científicos trataron de adaptar estas ideas 
para el beneficio de la raza mexicana. Sin embargo, los científicos utiliza-
ron el evolucionismo social spenceriano para justificar y legitimar “cien-
tíficamente” el poder y la riqueza de ciertos grupos y al mismo tiempo la 
existencia de millones de indígenas desposeídos de sus tierras, carente de 
empleo y sin educación. 
Uno de los principales pensadores mexicanos del grupo de los científicos, 
fue Rafael de Zayas Enríquez (1848-1932), quien realizó un estudio sobre 

la raza indígena en 1887, llamado La 
rendición de una raza. Encontró gran-
des defectos en los indios, como la 
ausencia de un sentimiento patriótico 
y una incapacidad de amar, propios 
de una raza degenerada y que si no se 
actuaba a tiempo esta podía llegar a 
la extinción. Sin embargo de manera 
contradictoria, abría una posibilidad 
de rehabilitación, propuso entonces 
como medida correctiva la educación 
pública a través de escuelas rurales, 
sobre todo la educación primaria 
obligatoria, así como la creación de 
sociedades protectoras de los indios. 
De este modo, retomó finalmente una 
política humanitaria, propia de los ini-
cios de la época victoriana, que ya en 
las últimas tres décadas del siglo XIX 
había sido descalificada por algunos 
antropólogos europeos, quienes las 
consideraban puro sentimentalismo.
Francisco Bulnes (1847-1924), fue 
una de las personalidades más fasci-
nantes y controvertidas que surgieron 
durante los años del Porfiriato. Com-
prometido con un interés por mejorar 
las condiciones del país, Bulnes abor-
dó el tema racial. Sostuvo que las ca-
racterísticas raciales estaban determi-
nadas rígidamente por la dieta básica 
de un pueblo. Parecería fácil concluir 
que el problema de la deteriorada 
condición social del pueblo mexicano 
podía resolverse de manera simple: 
bastaba un cambio de dieta, “el hom-
bre es lo que come”.
Otro de los ‘científicos’ más influyen-
tes fue Justo Sierra (1848-1912) quien 
intenta exorcizar la malignidad que 
según el francés Arthur de Gobineau 
(1816-1882) producía el mestizaje. De 
este modo, Justo Sierra intenta cons-
truir un argumento a favor de la mes-
tizofilia que promueve. Critica la idea 
gobineana de que el mestizaje es el 
deterioro de la raza, señalando que 
carece de valor epistémico, aunque 
ello no le evita caer en la contradic-
ción de manifestar rechazo al mesti-
zaje del indio con la raza negra, pues 
en tal caso sí habría un retroceso. En 
ese sentido, Justo Sierra utilizaba fre-
cuentemente la frase de: “el negro os-
curece toda cuestión social”.
Se puede concluir así, que si bien 
las ideas racistas que provienen del 
exterior influyeron en México, los 
pensadores mexicanos comenzaron 
a edificar un nuevo gobierno, institu-

Fig. 1. Perfil del Negro, Europeo y orangután. 
Francisco Pimentel, asumía la idea propuesta 
en 1755 por el anatomista holandés y pionero 
de la craneometría Petrus Camper, de que la 
capacidad intelectual del hombre podía me-
dirse por la extensión del ángulo facial.

ciones, programas educacionales 
para poder elevar al mestizo, tan 
frecuentemente abominado por 
los pensadores europeos, y po-
der convertirlo en una raza supe-
rior, al nivel de los blancos. Las 
ideas de los raciólogos extranje-
ros, como por ejemplo la teoría 
de Gobineau, quien sostenía la 
superioridad de una raza pura, 
era científicamente  insostenible; 
no existe evidencia empírica que 
apoye la idea de que las capaci-
dades del hombre estén determi-
nadas por la raza, ni de que la 
mezcla racial provoque la deca-
dencia de las culturas, aunque 
tampoco de que provoquen su 
mejora, como suponían muchos 
raciólogos mexicanos. 
Aunque los pensadores mexica-
nos apoyaban la idea evolucio-
nista, nunca dejaron fuera el fi-
lantropismo, desarrollado desde 
la antropología clásica, a fin de 
transformar las condiciones de 
las clases menesterosas. Para los 
filántropos mexicanos, el indíge-
na fue un sujeto sobre el que ha-
bía que ejercer una acción rege-
neradora a través de instituciones 
y programas de ayuda, los cuales 
tenían como propósito introducir 
nuevos hábitos de conducta, de 
trabajo y de higiene personal. A 
pesar de que existía el evolucio-
nismo en donde se afirmaba que 
el indígena se encontraba en un 
estado de atraso evolutivo en re-
lación con las demás razas según 
los antropólogos europeos, para 
los pensadores mexicanos era 
posible regenerarlo e incluirlo en 
un proyecto moderno de socie-
dad.
Para leer más:
Aguirre B. G. (1969). Oposición 
de raza y cultura en el pensa-
miento antropológico mexicano, 
Revista Mexicana de Sociología, 
UNAM.
Ruiz, G.R. (1987). Positivismo 
y Evolución: Introducción del 
Darwinismo en México. UNAM, 
México. P. 250
Suárez L y L-G. (2005). Eugene-
sia y racismo en México. UNAM. 
Culiacán México D.F. p. 280 

Los integrantes de  la Delegación INAH Morelos felicitan al 

Antrop. L. Miguel Morayta Mendoza
Profesor Investigador de esta unidad,

y nos unimos al homenaje que el Instituto de Cultura de Morelos le 

otorgó por su aportación a nuestra cultura popular.

Su profesionalismo, entrega al trabajo  y compañerismo 

es ejemplo a seguir. 



496 domingo 4 de diciembre de 2011

Órgano de difusión de la comunidad de la Delegación INAH Morelos

Consejo Editorial
   Eduardo Corona Martínez	  Norberto González Crespo  
   Luis Miguel Morayta Mendoza	 Raúl Francisco González Quezada
   Israel Lazcarro Salgado

Coordinación editorial de este número: Eduardo Corona Martínez 
    Coordinación de producción:  Karina Morales Loza 

	            Diseño y formación:  Joanna Morayta Konieczna

El contenido de los artículos es responsabilidad exclusiva de sus autores

www.inah.gob.mx/centrosinah/morelos

PROGRAMA  5-9 diciembre

Mayores informes:
Delegación INAH Morelos
Matamoros no.14 col. Acapantzingo
Cuernavaca, Morelos
Tel: 3-12-31-08 y 3-12-59-55
www.inah.gob.mx/centrosinah/morelos


